
Paixões derrotaram a razão nas 
democracias 
Em entrevista à Folha, Pierre Rosanvallon discute a linguagem de populistas como 
Trump e o voto de pobres em bilionários 

Eduardo Sombini entrevista Pierre Rosanvallon 
 

[RESUMO] Pierre Rosanvallon, referência em estudos sobre as 
democracias contemporâneas, afirma à Folha que, em sociedades 
divididas e polarizadas, práticas sociais como a vigilância sobre as 
instituições precisam ser aprofundadas para enfrentar a desconfiança 
dos cidadãos com o sistema político. Para o historiador francês, os 
novos populismos mostram que a questão cultural passou a estruturar 
a dinâmica social e que a democracia, antes o conflito racionalizado de 
interesses, se tornou o confronto desenfreado das paixões. 

Pierre Rosanvallon anda pelas ruas pedregosas de Tiradentes e 
rememora as suas primeiras viagens à América do Sul —jantares no 
topo do edifício Itália e encontros com um FHC ainda sociólogo, em 
São Paulo, e uma Machu Pichu intocada pelo turismo de massa. "Tenho 
77 anos", diz o historiador francês em um tom bem-humorado, 
justificando as lembranças de décadas atrás. 

Professor emérito do Collège de France, joia da coroa do sistema 
universitário do país, Rosanvallon ganhou notoriedade por seus 
trabalhos, nos anos 1990, sobre a história intelectual da política 
francesa. 

Na década seguinte, se voltou às transformações das democracias, em 
uma perspectiva que se afasta da narrativa dominante de crise dos 
regimes representativos. O historiador propõe o aprofundamento dos 
poderes informais das sociedades para enfrentar a erosão da 
confiança nas instituições e da legitimidade democrática. "A 
Contrademocracia", "A Legitimidade Democrática", "A Sociedade dos 
Iguais" e "O Bom Governo" compõem a sua tetralogia sobre o tema —a 
Ateliê de Humanidades vem editando os seus livros no país. 

Rosanvallon voltou ao Brasil em novembro, dessa vez para uma 
estadia de duas semanas em Minas Gerais, a convite do IEAT (Instituto 



de Estudos Avançados Transdisciplinares) da UFMG (Universidade 
Federal de Minas Gerais), onde ocupa uma cátedra. 

Em Tiradentes, o historiador participou de um seminário com 
pesquisadores reunidos sob a batuta de Leonardo Avritzer, professor 
de ciência política da universidade, e expôs as linhas-mestre do seu 
novo livro, sobre a história do futuro. A obra deve explorar por que a 
nossa compreensão do que está por vir não se traduz em ações 
coerentes —o pano de fundo, obviamente, é a crise climática. O 
repórter acompanhou a atividade. 

Rosanvallon argumentou que a modernidade instaurou o presentismo, 
uma temporalidade que confinou as sociedades ocidentais ao domínio 
do curto prazo, e apresentou exemplos de séculos passados: o 
desaparecimento das florestas na França, o esgotamento do carvão na 
Inglaterra e a extinção dos bisões no Oeste dos Estados Unidos. Três 
casos de destruição nada animadores para imaginar o futuro da 
humanidade. 

Em entrevista à Folha, o historiador se concentra nos impasses das 
democracias contemporâneas, nas características da linguagem 
de Donald Trump e de outros populistas e na supremacia das paixões, 
sobretudo as negativas, na política do presente. 

"O populismo que triunfa define um novo adversário. Não é mais a 
questão social, é a questão cultural que aparece como o novo conflito 
que estrutura as sociedades", afirma. 

DEMOCRACIA E ELEIÇÕES 

O ponto de partida da minha reflexão está ligado à constatação de que 
o momento eleitoral, fundador da democracia, não é suficiente para 
mantê-la viva. A eleição instaura a legalidade das instituições, mas a 
democracia não é simplesmente a legalização periódica dos 
governantes. 

A democracia se define também por uma interação permanente entre 
o poder e a sociedade, que assume um conjunto de formas que chamo 
de funcionalidades democráticas. As instituições democráticas estão a 
serviço dessas funcionalidades. 

FUNCIONALIDADES DEMOCRÁTICAS 



Em primeiro lugar, há a legitimação social dos governantes. Essa é a 
mais elementar, porque está ligada ao voto, mas há um conjunto de 
outras funcionalidades. Por exemplo, organizar a permanência dessa 
interação: formas de vigilância sobre os poderes, que contam com 
instituições, como as Cortes constitucionais, mas que também devem 
envolver uma atividade da sociedade. 

Jeremy Bentham, um dos grandes filósofos da política, dizia que a 
democracia não é só a voz do povo, é também o olho do povo. A 
grande diferença é que a voz só se faz ouvir periodicamente, por meio 
de eleições e protestos, enquanto o olho pode permanecer aberto o 
tempo todo. O poder não existe sem contrapesos. 

A representação é outra funcionalidade. A democracia é o regime em 
que existem formas de representação permanente do povo, o que 
significa tornar presentes, no debate social, as realidades vividas na 
sociedade. A representação não é apenas um mecanismo de delegação, 
é um mecanismo de figuração das realidades sociais. 

Outra funcionalidade é o exercício das sanções. Como sancionar os 
poderes se eles não cumprem bem a sua missão ou não respeitam as 
regras de direito que os organizam? Uma das primeiras funções do 
Parlamento inglês, já no século 14, foi o impeachment. Essa função 
também é cumprida pela repetição das eleições. É muito importante 
que exista uma corda de segurança na democracia. 

Todas essas funções têm um objetivo: assegurar a vitalidade 
democrática. A democracia não é simplesmente um modo de 
instituição dos poderes, é o desdobramento de todas as modalidades 
que permitem essa interação permanente entre o poder e a sociedade. 
Por isso, a relação entre intermitência e permanência é muito 
importante. 

A partir do momento em que o sufrágio universal moderno surgiu, 
houve a tentação de pensar que as eleições bastariam para resolver 
tudo. Vemos que, em sociedades como as nossas, a definição da 
permanência democrática assume uma importância muito maior. O 
descontentamento dos cidadãos está frequentemente ligado ao 
estreitamento das funcionalidades democráticas. O próprio populismo 
pode ser definido como uma forma de democracia mínima. 



UMA ERA DE DEMOCRACIA IMPOLÍTICA 

Podemos falar de uma sociedade impolítica no sentido de que a 
política "dos políticos" parece distante dos cidadãos. A indiferença 
política consiste em expressar uma dúvida sobre a eficácia dos 
regimes em seguir a vontade cidadã. É uma dúvida generalizada que 
decorre, para alguns, da experiência vivida e, para outros, da distância 
que existe entre os partidos políticos e a sociedade. 

A solução, porém, não é simplesmente dizer que é preciso se 
interessar mais pelas eleições. É preciso se interessar mais pelas 
funcionalidades democráticas. 

Se o número de pessoas que não vota cresce, a legitimidade dos 
regimes é enfraquecida. Precisamos reforçar a legitimidade 
democrática dos governos, mas não podemos reforçá-la a partir de 
princípios excessivamente gerais. É preciso reforçá-la por uma 
pedagogia e um engajamento mais frequentes dos cidadãos na política 
—em uma política que passa por situações concretas 

A demanda cidadã é, antes de tudo, ser ouvido. Não ser ouvido é a 
primeira forma de distanciamento. A sociedade civil é frequentemente 
sufocada por discursos incessantes da política, mas não é só a voz 
política, é o ouvido político que deveríamos pensar mais em mobilizar. 

LIMITES DA PARTICIPAÇÃO POPULAR 

A grande dificuldade das experiências de participação é que, até agora, 
não encontramos a maneira certa de fazer com que todos os cidadãos 
se tornem parte interessada no processo. Foram experiências 
extremamente interessantes para poucas centenas de pessoas, mas 
que tendem a permanecer em círculo fechado. 

Hoje, percebemos melhor a dinâmica dessas experiências, mas isso 
reforça o fato de que elas são muito insuficientes se não encontrarmos 
os meios para que se tornem um assunto da sociedade. Nisso, acredito 
que ainda estamos, de certa forma, na infância da democracia. 
Exploramos bem todos os problemas colocados pela formação das 
democracias eleitorais representativas, mas ainda não plenamente o 
que eu chamaria de democracias de interação. 



É preciso entender que a própria democracia eleitoral tem sido uma 
história de experimentação permanente —uma história de inovação, 
de fracassos, de excessos, de desvios. Agora, é preciso passar à 
segunda esfera de experimentação e não pensar que existe uma 
fórmula mágica —mesmo para as eleições não existe fórmula mágica. 

Ainda não entramos nessa era de experimentações permanentes no 
que diz respeito à democracia de interação, que eu distinguiria da 
democracia de instituição. 

CONTRADIÇÕES DOS PARTIDOS POLÍTICOS 

Os partidos políticos, quaisquer que sejam, sentem que a sua função 
principal é a batalha eleitoral. Talvez eles preferissem, idealmente, 
outro tipo de democracia, mas, na realidade, o trabalho cotidiano é 
dedicado à disputa das próximas eleições e 100% da energia deles 
está concentrada nisso. 

Isso traz uma questão muito importante: os partidos políticos não 
existiam nas primeiras formas de democracia. Eles nasceram 
gradualmente com o sufrágio universal por uma razão técnica: era 
preciso canalizar o eleitorado e os partidos foram estruturas de 
organização da massa de eleitores. 

Mas essa funcionalidade material foi, ao mesmo tempo, 
constantemente criticada —se dizia que a vontade geral era a 
expressão do povo. Os partidos, ao mesmo tempo que desempenham 
esse papel técnico, acabam, de certa forma, confiscando a energia 
democrática. É por isso que, durante a Revolução Francesa, os 
partidos eram estritamente proibidos. 

Em grande parte, a racionalidade da ação dos partidos é ditada pelas 
preocupações com a reeleição e pelas necessidades ligadas à gestão 
dos próprios partidos. Ou seja, os partidos se tornaram a sua própria 
finalidade. Essa é uma contradição da qual não sairemos. Não 
podemos sonhar com partidos milagrosos. Os únicos que pensaram 
assim foram os partidos populistas. 

PARTIDOS POLÍTICOS E POLARIZAÇÃO 
SOCIAL 



Os partidos populistas têm como característica dizer: nós inventamos 
uma nova forma de partido em que o partido é o povo inteiro e esse 
povo inteiro se sente representado na figura de um líder. As 
dificuldades de interação são suprimidas pelo fato de que há um 
princípio de comunhão entre uma população e um líder —a definição 
de Gaitán, o primeiro grande teórico do populismo. Ele dizia que a 
característica própria do populismo é pensar que existe um homem-
povo, um homem que é a encarnação do povo. 

Essa é a maneira populista de escapar das contradições e dos limites 
do sistema partidário, mas isso talvez mostre que estamos em um 
momento em que nossas democracias esperam ou precisam de novos 
tipos de instituições democráticas. Inventamos os partidos. Muito 
bem, foi realmente uma invenção, discutida com as suas vantagens e 
os seus inconvenientes. Todas as democracias foram pensadas como 
expressão da unanimidade: o povo é sempre uno. Desde então, se 
houver inimigos, eles devem ser expulsos do povo. 

Mas, agora, constatamos que as nossas sociedades são 
estruturalmente divididas como sociedades de classe. A utopia 
socialista estava ligada à expressão de uma nova unanimidade. Hoje, 
vemos bem que não haverá unanimidade, porque é normal que 
existam conflitos de interesse e divergências filosóficas. Além disso, é 
inevitável que existam mal-entendidos, que precisam ser tratados 
para que sejam superados. 

Portanto, os partidos políticos deveriam, aos poucos, ser também 
aqueles que tentam racionalizar as divisões sociais. Hoje, na maioria 
das vezes, eles não assumem essa função, mas se apoiam nessas 
divisões para obter vantagens. Os partidos são organizadores da 
polarização, com o objetivo de construir uma polarização que lhes seja 
favorável. 

Mas fica uma questão aberta: assim como os partidos buscaram 
organizar o eleitorado, não será preciso encontrar órgãos e formas de 
representação e de vigilância dos poderes fora dos partidos? Acredito 
que o futuro da democracia não passa por uma reforma ilusória dos 
partidos. Talvez seja possível reformá-los um pouco, mas é preciso dar 
forma às funções que mencionei e tender a institucionalizá-las —não 
necessariamente como instituições centrais, mas lhes dando uma 
forma de expressão e de existência organizada. 



Isso pode ocorrer no que diz respeito à representação, à vigilância e 
ao controle. Podemos traduzir essas diferentes funcionalidades em 
termos práticos. Há embriões de tudo isso, mas pode ser importante 
encontrar meios de lhes dar mais força. 

OS POPULISMOS DE ONTEM E DE HOJE 

Os populismos clássicos não são tão antigos: na América 
Latina, Perón e Vargas e, no período mais recente, Chávez. Tanto o 
populismo de Perón quanto o de Vargas foram regimes autoritários, 
mas que pretendiam se voltar para o povo, enquanto Chávez era 
claramente definido como a favor do povo, com uma perspectiva de 
esquerda. 

Mas digamos que havia uma dimensão social pronunciada em todos os 
casos, de um Executivo forte, ligado à implementação de um sistema 
de organização da sociedade, da economia e, sobretudo, dos órgãos 
intermediários [como partidos e sindicatos]. O populismo 
contemporâneo é um populismo de destruição dos órgãos 
intermediários. É um confronto direto entre o poder e a sociedade. 

É também um novo estilo de populismo, que dá muito mais 
importância a uma função performativa da linguagem. Claro, todos os 
populistas são mestres do discurso. Todos foram grandes oradores, 
mas oradores de dinamização da sociedade. Hoje, também são 
oradores poderosos, mas têm a função de dividir —a sua linha é se 
apresentar como defensores contra um perigo vital para a sociedade. 
Nos EUA, dirão que o perigo vital é o "wokismo". Em outros lugares, 
que são os imigrantes. Mas a determinação do perigo se torna, de certa 
forma, a essência da política. 

Não se trata mais de resolver problemas, mas de nomear o inimigo. O 
simples fato de nomear o inimigo ou a ameaça se torna a maneira de 
organizar a política. 

A política é organizada mais para mostrar que o discurso é forte o 
suficiente para travar uma guerra contra esses inimigos. Vemos isso 
hoje ao olhar para Trump: a guerra permanente contra os diferentes e 
uma guerra violenta, quando as novas milícias do ICE (Serviço de 
Imigração e Alfândega) são mandadas às ruas para caçar as pessoas. 



Há ainda um novo estilo. O populismo antigo era um populismo da 
convicção do calor coletivo. Hoje, a característica desses populismos é 
um tipo de linguagem completamente diferente, que não pretende 
criar uma emoção compartilhada, mas uma excitação que substitui a 
ação. Ou seja, é uma linguagem da denúncia e da excitação, que se 
quer performativa. O seu extremismo é em si mesmo, supostamente, 
uma ação eficaz. 

Uma diferença sociológica também os diferencia. A América Latina é o 
continente por excelência dos populismos tradicionais. Não existia 
equivalente na Europa, na Ásia ou na África. Hoje, vemos formas do 
novo populismo em todo o mundo. 

O populismo que triunfa define um novo adversário. Não é mais a 
questão social, é a questão cultural que aparece como o novo conflito 
que estrutura as sociedades. 

CRISE CLIMÁTICA E PRESENTISMO 

No papel, o diagnóstico que temos mostra a urgência de agir. No 
entanto, essa urgência teórica não se reflete o suficiente na prática. 
Por quê? Ela permanece intelectual. Vivenciamos a experiência 
da mudança climática, mas ela não está conectada ao que é decisivo: 
as decisões públicas e os comportamentos individuais. 

Claro, podem existir decisões públicas de longo prazo, mas elas nem 
sempre são populares porque têm um impacto nos recursos do 
presente. Essas políticas públicas não podem se desenvolver, seja 
porque os regimes são totalitários e a sociedade não tem voz, seja 
porque não estão suficientemente interiorizadas onde a sociedade tem 
voz. 

Como interiorizá-las? Encontrando meios de criar horizontes 
sensíveis para essas questões. É evidente que, individualmente, 
podemos pensar em nossos filhos ou netos. Muitas pessoas se 
preocupam com a sua herança, mas ainda não se preocupam com o 
problema da herança climática —e talvez esse seja o elemento mais 
importante do seu legado. 



Essa relação entre as gerações me parece a chave pela qual se pode 
dar um rosto concreto às questões relacionadas à busca de soluções 
para os problemas climáticos. 

DEMOCRACIA DA RAZÃO, DEMOCRACIA DAS 
PAIXÕES 

O novo prefeito de Nova York, Zohran Mamdani, é um prefeito clássico 
de esquerda. Se foi eleito, é porque toda uma parte da população 
enfrentava dificuldades materiais consideráveis, cuja gravidade não 
parava de aumentar. Portanto, é o reconhecimento do fracasso dos 
representantes democratas anteriores em resolver essas questões. 

Também é uma aposta no futuro. A chegada dessa nova figura ao 
mundo político americano tem motivações eleitorais evidentes, mas 
ainda não vemos como vai se encarnar em uma política que 
corresponda a seus objetivos. 

Ao mesmo tempo, o prefeito de Nova York continua nos EUA, com 
todas as limitações do sistema de saúde e da previdência do país. Do 
ponto de vista europeu, é difícil imaginar que um país tão rico quanto 
os EUA enfrente situações como alguém precisar hipotecar os seus 
bens para fazer uma cirurgia. 

Não vimos, em nenhum momento, Trump fazer referência a essas 
questões. Mais ainda, temos a impressão de que todo um conjunto de 
pessoas que vive essas situações acabou, mesmo assim, votando em 
Trump. 

Isso mostra que não há mais necessariamente uma relação entre as 
condições sociais e o voto. Antes, era muito simples: o voto 
acompanhava os interesses econômicos. Hoje, o voto segue elementos 
de reconhecimento de si e elementos de constituição da identidade na 
diferença com os outros. 

Dessa forma, muitos outros fatores entram em jogo e permitem 
compreender por que pessoas que vivem situações extremamente 
difíceis se unem aos ultrabilionários. Não é porque têm os mesmos 
interesses econômicos, mas porque compartilham ódios, rejeições, 
frustrações e paixões. 



Isso mudou muito. Durante muito tempo, a democracia foi o conflito 
racionalizado de interesses. Hoje, a democracia é menos o conflito 
racionalizado de interesses e mais o conflito desenfreado das paixões 
e, sobretudo, das paixões negativas, ou seja, da rejeição. 

Há um motivo para isso: a democracia da razão não encontrou os 
meios para se afirmar o suficiente e foi derrotada pela democracia das 
paixões. Essa é a triste realidade em muitos lugares. As paixões são 
próximas da vida das pessoas, e a razão é uma intermediação, é muito 
mais distante. É mais fácil comungar nas paixões que na razão. 

PIERRE ROSANVALLON, 78 

Doutor em ciências da gestão pela Universidade Paris-Dauphine e 
doutor em história pela EHESS (Escola de Estudos Avançados em 
Ciências Sociais). Professor emérito do Collège de France, onde 
ocupou, de 2001 a 2018, a cátedra de história moderna e 
contemporânea do político, e diretor da revista La Vie des Idées. 
Autor, entre outros livros, de "A Contrademocracia: a Política na Era 
da Desconfiança" (2006) e "O Século do Populismo: História, Teoria, 
Crítica" (2020). 

O repórter viajou a Tiradentes a convite do IEAT (Instituto de Estudos Avançados 
Transdisciplinares) da UFMG (Universidade Federal de Minas Gerais). 

 


